
22  |  Mitgliederrundbrief AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin

AUS DEN KOOPERATIONSSCHULEN

22  |  Mitgliederrundbrief AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin

Das Konzept der „Drei Qi“

ABZ München

1	 Ausführlich dazu: Volker Scheid: „Styles of practice in Chinese medicine Part 2“, The Lantern, Vol. 18, No. 1, Jan. 2021, sowie ein Fallbeispiel aus unserer 

Kräuterausbildung: „Diagnose jenseits von Leber-Qi-Stagnation und Milz-Qi-Mangel“, https://abz-muenchen.org/veroeffentlichungen.

Zum Redaktionsschluss für diesen Artikel befinden wir uns im 
Lockdown, der gerade bis zum 14. Februar 2021 verlängert 
wurde. Wie es danach weitergeht, weiß jetzt niemand und 
noch weniger, wie die Situation sein wird, wenn dieser Mit-
gliederrundbrief erscheint. Deshalb werden wir uns in diesem 

Beitrag nicht mit dem be-
schäftigen, was uns aktu-
ell stark beschäftigt – die 
Situation als Schule in der 
Corona-Krise. Es könnte gut 
schon Schnee von gestern 
sein, wenn Ihr den MRB in 
der Hand haltet. Nur soviel 
– wir sind zuversichtlich und 
versuchen uns flexibel auf 
die jeweilige Situation einzu-

stellen. Wir lernen viel Neues und richten den Blick auf das 
Potential der Veränderung.
Wir möchten das Konzept der „Drei Qi“ (Wei-Qi, Ying-Qi, 
Zong-Qi) vorstellen, das bei uns in der Grund–Akupunkturaus-
bildung und in der Kräuterausbildung unterrichtet wird.
Wir unterrichten die „Drei Qi“, weil wir das Konzept in der 

Praxis sehr hilfreich finden, um zu einem genaueren Verständnis 
des Pathomechanismus zu kommen. Und es fasst einen eher 
undurchsichtigen Wust an verschiedenen „Qi“ in einem klaren 
Konzept zusammen.
Die „drei Qi“ sind Wei-Qi (unterer Erwärmer), Ying-Qi (mittlerer 
Erwärmer) und Zong-Qi (oberer Erwärmer). Entwickelt wurde 
das Konzept von Zhou Xue-hai (1856-1906), es ist also relativ 
neu. Im Neijing geht es ständig um Ying und Wei, von Zong-
Qi ist aber nur an ganz wenigen Stellen die Rede. Und bis zur 
Qing-Dynastie und Zhou Xue-hai haben sich auch nur zwei 
Autoren mit Zong-Qi näher beschäftigt1.
Zhou Xue-hai unterteilt die Substanzen im menschlichen Körper 
in drei Gruppen:

•	 Die drei Qi – Sie haben keine Form aber einen Mechanis-
mus. Man kann sie nicht sehen, aber spüren.

•	 Die vier Essenzen: Jin- und Ye-Flüssigkeiten, Blut (xue) und 
Essenz (jing) – sie haben Form und Substanz. Man kann 
sie sehen.

•	 Die fünf Shen: Shen, Hun, Po, Yi, Zhi. Sie haben weder 
Form noch Mechanismus, aber eine Funktion. Man kann 
ihre Wirkung feststellen.

Wir lernen viel  
Neues und richten 
den Blick auf das 
Potential der  
Veränderung.



AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin Mitgliederrundbrief  |  23

AUS DEN KOOPERATIONSSCHULEN

AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin Mitgliederrundbrief  |  23

Bevor wir etwas genauer auf die drei Qi eingehen, wollen wir 
noch kurz die anderen verschiedenen Verwendungen des Be-
griffs „Qi“ in der Chinesischen Medizin rekapitulieren:

Die verschiedenen Bedeutungen von Qi

Im Laufe der Zeit gab und gibt es verschiedene Vorstellungen 
darüber wie Qi, Yin/Yang, Shen, Jing, etc. zueinander im Ver-
hältnis stehen und zusammenwirken. 
Für die Praxis der Chinesischen Medizin sind wichtige Verwen-
dungen des Begriffes Qi:
•	 Alles (jede Manifestation im Universum) ist mehr oder we-

niger „verdichtetes“ Qi. Die vielfältigen Kombinationen des 
Schriftzeichens Qi kann man als Ausdruck von diesem Ver-
ständnis begreifen: ShenQi, JingQi, YangQi …

•	 Qi als eine der Substanzen des menschlichen Lebens: 
Shen, Qi, Jinye, Xue, Jing.

•	 Spricht man vom Qi einzelner Zangfu (z.B. Magen-Qi), 
dann ist damit das Qi in Sinne der Funktionen der Zangfu 
gemeint (z.B. das Magen-Qi sorgt für Rotten und Reifen, 
trennt das Trübe und Klare und bringt das Trübe nach unten).

•	 Der Begriff Qi wird in Zusammensetzungen auch für patho-
logische Situationen verwendet (alles ist Qi). Pathologisch 
kann etwas werden, wenn es auf irgendeine Weise nicht 
angemessen ist, in Bezug auf den Ort, die Zeit oder das 
Maß („du“), z.B. ein starker Kälteeinbruch im Sommer, wenn 
jemand sommerlich leicht bekleidet ist:
	- Der allgemeine Begriff dafür ist Xie-Qi (Pathologisches/

pathogenes/heteropathisches/schrägläufiges Qi, auch 
„pathogener Faktor“), gegenübergestellt zu:

	- Zheng Qi ((die Gesamtheit des) physiologisches Qi, 
wahres/aufrechtes/orthopathisches/geradläufiges Qi)

Weiter Begriffe für pathologisches Qi sind z.B.:
•	 Weitere Gast-Qi (etwas, was da nicht hingehört, wo es ist. 

Es ist damit pathologisch)
•	 Shui-Qi (Wasser-Qi, unverdaute Flüssigkeiten, Ödeme)
•	 Ni-Qi (gegenläufiges Qi)
•	 Chong-Qi (hochrauschendes Qi)

Nun zu den „Drei Qi“

Ying Qi

Das Ying-Qi kommt aus dem mittleren Erwärmer. Es wird von 
der Milz (mit der Vorarbeit des Magens) aus dem transformiert, 
was du zu dir nimmst: Essen und Trinken (Gu-Qi = Getreide-

Qi) und im übertragenen Sinne alles 
andere, was du aufnimmst, um es zu 
verdauen. Das Ying-Qi ist der näh-
rende, befeuchtende Aspekt des 
Qi. Probleme des Ying-Qi sind ent-
sprechend einerseits zu feucht im 
Sinne von qualitativ trüb, und an-
dererseits mangelhaftes Nähren.

Zong-Qi

Das Zong-Qi kommt aus dem oberen Erwärmer. Es wird in 
der Brust aus dem Ying-Qi und dem Qi aus der Atemluft ge-
bildet. Die Lunge hat viel 
damit zu tun. Das Zong-
Qi ist der Kraft-Aspekt 
und der rhythmische 
Aspekt des Qi (z.B. Pe-
ristaltik, Bewegung des 
Blutes, Regulation des 
Öffnens und Schließens 
der Poren, d.h. jegliche Kraft zur Bewegung). Probleme sind 
entsprechend Stagnation (Schmerz), Rhythmusprobleme 
und Kraftlosigkeit.

Wei-Qi

Das Wei-Qi kommt aus dem unteren Erwärmer. Den Begriff 
Wei-Qi verwenden wir synonym zu Ming-Men-Feuer, Nie-
ren-Feuer, Minister-Feuer, Yuan-Qi. Das sind verschiedene 
Bezeichnungen bzw. Manifestationen oder Funktionen ein und 
desselben physiologischen inneren Feuers aus dem unteren 
Erwärmer. 
 
Es wird aus der Essenz gebildet. Die Essenz wird von der Nie-
re bzw. im Ming-Men gespeichert. Wenn die undifferenzierte 
Essenz in Yin und Yang differenziert wird, spricht man u.a. von 
Nieren-Feuer und Nieren-Wasser. 
Man könnte auch von Ming-Men-
Feuer und Flüssigkeiten sprechen. 
Nieren-Feuer und Nieren-Wasser 
bilden in der Blase den warmen 
Qi-Dampf, der nach oben steigt - in 
anderen Worten: Das Wei-Qi steigt 
zusammen mit den Jin-Flüssigkeiten 
nach oben.. Diesen Bildungs/Wandlungsprozess nennt man 
Qi-Wandlung in der Blase. Dabei entsteht auch der auszu-
scheidende Urin, d.h. es wird das Trübe vom Klaren getrennt.  
 
Das physiologische innere Feuer aus dem unteren Erwärmer 
(Wei-Qi) hat auch die Funktion des Funkens/Katalysators für 
alle Umwandlungsprozesse im ganzen Körper. Diese Funktion 
des physiologischen Feuers aus dem unteren Erwärmer wird 
häufig als Yuan-Qi bezeichnet. Die Leber/Gallenblase bringt 
das Feuer aus dem unteren Erwärmer (Wei-Qi) überall im Kör-
per hin, indem sie „den Weg freimacht“ (shu xie), unter ande-
rem an die Oberfläche, wo das Wei-Qi die Abwehrfunktion 
innehat. Außerdem hält sie das ungestüme und heiße Wei-Qi 
mit dem Blut, das sie speichert, im Zaum. Die Kraft, die im 
Leber-System den Weg frei macht, ist das Zong-Qi im Leber-
system. Man kann allgemein sagen, das Zong-Qi sorgt dafür, 
dass sich das Wei-Qi regulär durch den Dreifach-Erwärmer 
und an die Oberfläche bewegt. 

Ying-Qi ist der 
nährende, be-
feuchtende 
Aspekt des Qi

Zong-Qi ist der Kraft-
Aspekt und der rhyth-
mische Aspekt des Qi

Wei-Qi ist der 
Feuer/-wärmende 

Aspekt des Qi



24  |  Mitgliederrundbrief AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin

AUS DEN KOOPERATIONSSCHULEN

24  |  Mitgliederrundbrief AGTCM Fachverband für Chinesische Medizin

Das Wei-Qi ist der Feuer/-wärmende Aspekt des Qi. Prob-
leme sind entsprechend Hitze/Kälte Probleme. 
Das Wei-Qi bewegt sich immer zusammen mit den Jin-Flüs-
sigkeiten. Wei-Qi ohne Jin-Flüssigkeiten ist pathologisches (in-
neres) Feuer. Jin-Flüssigkeiten ohne Wei-Qi ist pathologisches 
Wasser.

Einer der Umwandlungsprozesse, für den das Wei-Qi Kata-
lysator ist, ist die Umwandlung von Ying-Qi zu Blut im Her-
zen (es wird rot). Daran ist auch das Zong-Qi beteiligt, das 
die Kraft und den Rhythmus für die Bewegung des Blutes 
beiträgt. Das Herz bringt das Blut nach unten zur Leber, wo 
es gespeichert wird. Der Überschuss an Blut wandelt sich in 
(nachgeburtliche) Essenz. 
In der Begrifflichkeit Ministerfeuer wird das physiologische in-
nere Feuer vom Herrscherfeuer unterschieden, was alle Energie 
umfasst, die von außen kommt. Das ist zuförderst die Wärme 
der Sonne – bei Minus 70 Grad ohne Kleidung würde das 
(innere) Ministerfeuer nicht zum Überleben reichen. Oder z.B. 
die Energie im Essen, die zuerst Pflanzen per Photosynthese 
aus dem Licht der Sonne materialisiert haben2.
In den Lehrbüchern gibt es unterschiedliche Darstellungen 
bezüglich der Herkunft und der Entstehung des Wei-Qi. Das 
kommt u.a. daher, dass sich die Idee eines physiologischen 
inneren Feuers im Menschen erst über die Jahrhunderte heraus-
entwickelt hat. So gab es z.B. zu Zeiten des Huang Di Nei 
Jing das Konzept Ming-Men-Feuer noch nicht. Als angefangen 
wurde, Herrscherfeuer und Ministerfeuer zu unterscheiden, war 
das Ministerfeuer erstmal so etwas wie das Herrscherfeuer in 
Aktion (der Kaiser selber macht nichts). Etwa zum Ende der 
Song-Dynastie war das Konzept des physiologischen inneren 
Feuers endgültig etabliert. Dann haben sich Ärzte auch mit 

2	  „Energie“, Licht oder Materie – alles ist Qi und ineinander wandelbar. S.a. das Einsteinsche e=m*c2

möglichen Pathologien dieses inneren Feuers beschäftigt, z.B. 
dass es durch Begierden zu sehr angefacht wird und reduziert 
werden muss, entweder durch Askese und Meditation oder 
durch Kräuter und Akupunktur.
Kurz zusammengefasst kann man sagen: Aus dem Herr-
scherfeuer (alles was von außen kommt) entsteht (nachgeburt-
liche) Essenz, die im unteren Erwärmer gespeichert wird, 
und daraus entsteht Ming-Men-Feuer – Ministerfeuer – Nie-
ren Yang – Wei-Qi – Yuan-Qi – also physiologisches inneres 
Feuer in seinen verschiedenen Funktionen bzw. Manifesta-
tionen. Aus dem Blickwinkel der drei Qi heißt dieses physio-
logische innere Feuer Wei-Qi.

Betrachtet man eine Situation aus dem 
Blickwinkel der drei Qi sind also:

•	 Wei-Qi-Probleme	 =	 Hitze/Kälte-Probleme		
•	 Ying-Qi-Probleme	 =	 Feuchtigkeits/Trübheits- und  

		  Nähr-Probleme 	
•	 Zong-Qi-Probleme  =	 Stagnations-, Schmerz-, Kraft-,  

		  und Rhythmus-Probleme 

Die Bewegung des Wei-Qi ist die von Frühjahr – Holz – Leber 
– Gallenblase – Shaoyang auf der linken Seite nach oben. 
Probleme in dieser Bewegung sind also Wei-Qi Probleme.
Die Bewegung des Zong-Qi ist primär die von Herbst – Me-
tall – Lunge – Dickdarm-Yangming auf der rechten Seite nach 
unten. Probleme in dieser Bewegung sind also Zong-Qi-Pro-
bleme.

Mike Huber


